Animus und Anima

Animus und Anima sind unser méinnlicher und weiblicher Pol. Sie sind der innere Mann und
die innere Frau in jedem von uns - unabhéngig davon, welches dufSere Kleid wir in diesem
Leben tragen. Dies gilt es besser zu verstehen, weil dies die Zeit ist, in der wir diese beiden
Pole in uns ausgleichen und verbinden wollen.

Die Anima ist grundsditzlich der Teil in uns, der fiihlt und ist. Der Teil, der liebt und
wahrnimmt. Der Animus ist der Teil, der denkt und handelt.

Die Anima ist die Géttin in uns und wir finden sie z.B. in unserer rechten Gehirnhdlfte. In
unserem Wurzelchakra ist sie ein Mddchen, im Sakral Chakra wird sie zur Frau und im Magen
Chakra ist sie die Mutter.

Der Animus ist unser innerer Gott und wir finden ihn in unserer linken Gehirnhdlfte. In
unserem Halschakra ist er ein Junge, der in die Reife kommen will, im Kronenchakra ist er ein
Mann und im Stirn Chakra vertritt er den Vater.

Unser aller Seelen sind von ihrer Natur her weiblich, auch die Seele von Ménnern ist Anima,
weil die Seele fiihlt und wahrnimmt. Die Materie ist ebenfalls Anima, ebenso wie der Planet
Erde und unser Kérper.

Der Geist hingegen ist ménnlich, ist Gott, ist Animus.

Beide — Animus und Anima, sind in uns allen nicht reif.

Die Anima in uns allen ist ein Méddchen von ca. 7 Jahren. Sie konnte nicht reifen, da sie seit
tausenden von Jahren nicht mehr am Leben teilnehmen darf als gleichwertige Partnerin des
Animus.

Sie fiihrt schon lange ein Leben im Verborgenen, ein Leben in Wertlosigkeit, behaftet mit
Scham und Schuldgefiihlen und viel Schmerz. Fiir ihre Reifung hditte sie auch eine reife Mutter
gebraucht, reife Muttermilch und Mutterliebe. Diese konnte die Mutter unserer Kindheit uns
nicht ausreichend geben.

Unser Animus ist ein verstérter und liberwiegend fehlgeleiteter Junge von ca. 10 Jahren. Da
ist guter Wille, da ist der Wille zur Tat und zur Hilfeleistung fiir die Briider und Schwestern.
Was aber auch ihm zur Reifung fehlte war gesunde Vatermilch. Ein Vater, der ihm

1



beispielhaft hétte vorleben kénnen, wie Gott seine Géttin liebt und ihr ein Paradies erschafft.
Wie er sie erbliihen lassen kann mit seiner Schépferkraft, damit sie zu einer Quelle der Liebe
fiir ihn und die Welt wird.

Stattdessen bekam der kleine Animus in uns aus Not heraus uralte Gedanken in den Kopf
gepflanzt, Gedanken von Konkurrenz, Kampf und Trennung, ohne dass ihm dies bewusst
gewesen wdre. Da unser Geist immer erschafft, was wir denken, auch wenn wir uns dessen
nicht bewusst sind, konnte er von da an nur noch beobachten, wie um ihn herum eine
mitleidlose, kalte Wirklichkeit entstand, an der seine Anima nur leiden konnte.

Der Animus in uns allen ist klein und verwirrt, aber auch bemiiht. In vielen von uns ist er
erschopft und frustriert, weil er nicht versteht, wieso seine Wirklichkeit so wenig Liebe und
Verbundenheit offenbart, obwohl er sich bemiiht, allen Schwestern und Briider zu helfen. Das
Problem ist, er miisste sich nach innen wenden zu seiner Anima, die vor sich hin friert
wdhrend er aufSen versucht die Welt zu retten.

Was ihm fehlt ist Schulung, das richtige Verstédndnis wie Schépfung funktioniert. Was ihm
fehlt ist Bewusstwerdung seiner selbst, er muss jetzt lernen zu beobachten, was in seinem
Kopf gedacht wird und ob diese Gedanken geeignet sind eine Welt zu erschaffen, in der seine
Anima heilen kann. Er muss lernen sich selbst zu korrigieren, seine eigenen Gedanken zu
erneuern. Dafiir wird er viel Disziplin benétigen, Geduld und Zuversicht.

Anima und Animus wollen beide nachreifen — wir selbst miissen diese Aufgabe libernehmen
wollen. Der Animus soll auch ein glitiger Vater sein und die Anima eine zdrtliche Mutter fiir
uns selbst.

Die Elemente Wasser, Erde und Ather sind weiblich — die Elemente Feuer, Luft und Metall sind
mdnnlich.

Die Schépfungsgeschichte kénnte man auch so erzdhlen: die ,, 1 erschafft die ,2*, d.h. Gott
erschafft seine Géttin, sie ist sein Schépfungsprodukt. Sie ist seine Tochter und gleichzeitig ist
sie seine irdische Geliebte, die er mit seinem Licht befruchtet und die ihn in sich empfangen
will.

Die Anima, alle Animas, kennen nur eine Sehnsucht: von Gott befruchtet zu werden. Deshalb
ist sie in ihrer reinen Form ein empfdnglicher und offener Kelch, der sein Licht in sich
empfangen will. Und wenn sie dieser empfdngliche Kelch nicht mehr sein sollte, so will sie es
wieder werden und sie wird alles tun dafiir dies wieder sein zu kénnen. Denn die Anima erfiillt
sich im Empfangen.



Die Materie wird befruchtet vom Geist Gottes. Er schenkt der Materie Bewusstheit. Alles ist
beseelt und auf seine Weise bewusst — auch ein Stein.

Die Anima in uns Menschen ist unsere innere Weiblichkeit — dies gilt auch fiir den Mann —
und der Animus ist unsere innere Mdnnlichkeit, auch in der Frau.

St. Germain empfiehlt, diese beiden Pole unabhdéngig zu sehen von dem dufSeren Geschlecht.
Da wir alle in diesem Leben ein Gewand tragen, in dem wir nicht so gut sind, sind Frauen oft
die besseren Mdnner und Mdnner oft die besseren Frauen.

Der dufsere Mann spiegelt der Frau nur ihren inneren Mann. Er verfédhrt mit ihr haargenau so,
wie ihr Animus im Innen mit ihrer Anima. Beim Mann ist dies entsprechend umgekehrt.

Gelést werden kann der Geschlechterkampf nur im Inneren — in uns. Deshalb empfiehlt St.
Germain: wende dich nach innen, egal ob ihr Mann oder Frau seid, und (iberpriift wie es sich
zwischen euren beiden Polen in eurem Inneren verhdlt. Das AufSen fungiert dabei nur als
hilfreicher Spiegel, der die inneren Muster deutlich werden ldsst.

Die Anima trdigt in sich die Erinnerung aller Frauenleben, die wir hatten und die der Leben
unserer weiblichen Vorfahren. Sie fiihlt sich so, wie wir uns in der Summe unserer weiblichen
Inkarnationen wohl gefiihlt haben mdgen.

St. Germain sagt, sie liegt halbtot, schwerverwundet, blutend und fast erfroren am Boden. Da
die Anima in uns, der Teil von uns ist, der flihlt, erinnert sie alles erlebte Leid — also auch das
erfahrene Leid unserer Inkarnationen als Mann.

Denn wenn etwas leidet in uns ist immer die Anima — unser fiihlender Teil — unsere Seele also
und unser Kérper. Wenn ein Mann leidet spiirt er seine Anima, wenn er gliicklich ist, ist es
auch sie, die gliicklich ist. Das was uns Freude fiihlen Iéisst, Liebe und Gliick ist immer die
Anima.

Der Animus kann so gesehen nicht leiden. Der Animus denkt und entscheidet, er handelt und
beobachtet in uns. Er erschafft so Wirklichkeiten oder Tatsachen, die die Anima dann erleben
darf. Er kann ihr eine Hélle oder ein Paradies schaffen. In den letzten 2000 Jahren war es
wohl mehr eine Hélle.



Er kann aber sehr wohl beobachten, wie es seiner Anima in dieser von ihm erzeugten
Wirklichkeit geht. Meist wendet sich unser Animus nach Aufien und stlirzt sich in die Kdmpfe
des Lebens, wiihrend er unsere Anima halb tot hinter sich her schleift.

Dies muss enden, sagt St. Germain — die Anima kann nicht mebhr, sie ist fast tot.

Der Animus ist unser Geist und unser Geist ist verstort — er denkt Gedanken, die nicht mehr
Gedanken Gottes sind. 9 von 10 Gedanken sind dumm und unbrauchbar, sagt St. Germain, da
wir 90 % unserer Gedanken aus den Gehirnen unserer mdnnlichen Vorfahren kopiert haben.
Unser Animus denkt fehlgeleitet, er denkt trennend und wertend. Er erschafft so Trennung
und Wertlosigkeit, Schmerz, Schuld und Zweifel. Der, der das Erleben darf und fiihlen wird, ist
wieder die Anima.

Die Anima will immer verbunden sein — eins mit allem. Sie kennt kein ich und kein du — sie

kennt nur ein wir. Sie ist der Einheit viel néher als der Animus. Unser fehlgeleiteter Animus ist
laut St. Germain identisch mit unserem Ego. Unser innerer Krieger ist Bestandteil des Animus.
Er ist der Aspekt des Animus, der die Anima vor Kdlte, Schmerz und Entwertung schiitzen soll.

Kinder sind bis zum 7. Lebensjahr ausschliefSlich Anima. Sie sind ein reiner Kelch, sehr
empfindsam und sehr préigbar. Sie werden schnell zu einem Befruchtungsergebnis ihres
Umfeldes, was ganz wichtig zu verstehen ist. In ihnen spiegelt sich die Verstértheit des
AufSen. Sie sind somit sehr schutzbediirftig. Sie fiihlen ausschliefSlich und denken noch kaum.
Mit dem 7. Lebensjahr beginnt der Vater wichtiger zu werden und er 16st die Mutter ab. Jetzt
beginnt die Préigung des Animus im Kind durch den Animus im AufSen, mit allen Folgen, die
wir oben beschrieben haben.

Die Anima in uns ist immer ein empfénglicher Kelch und somit immer ein
Befruchtungsergebnis ihrer Umwelt und ihres inneren Gottes — des Animus.

Der gesunde Animus vertritt Gott im System, er sollte idealerweise der Anima ein Paradies
erschaffen und sie mit seiner Sonnenkraft wérmen. Er sollte Versténdnis haben fiir sie und
ihren Schmerz. Er sollte ihr und sich vergeben wollen, was auch immer in der Vergangenheit
geschehen ist, er sollte ihr bester Freund sein und sie trésten wollen, so dass sie wieder
weinen kann, um ihr Herz frei zu spiilen. Er sollte ihre Schénheit sehen wollen und sie so
sichtbar werden lassen. So wie ein dufSerer Mann eine Frau erbliihen lassen kann, so kann
unser Animus unsere Anima und unseren Kérper erbliihen lassen. Dafiir braucht es im Falle
von uns Frauen nicht einmal einen dufseren Mann.

Der gesunde Krieger in uns sollte unsere Anima idealerweise vor allem schiitzen wollen, was
sie zerstort und angreift. Er soll sie herausschneiden aus allen Situationen, die sie falsch

4



befruchten — weil sie selbst kann sich nicht wehren oder schiitzen. Sie kann nur empfangen
oder versuchen ihren Kelch zu schliefSen und einzufrieren. Ich stelle mir die Anima wie eine
schwabbelige Masse in mir vor, die nur erdulden aber nicht wegrennen kann.

Die Wirklichkeit in uns ist nicht ideal: Der Animus interessiert sich nicht wirklich fiir die Anima
— unser denkender Verstand und das Ego sind nicht wirklich daran interessiert, wie es
unserem Kérper und unseren Gefiihlen geht. Sie werden bei den meisten Entscheidungen
nicht beriicksichtigt. Wenn die Anima dann klagt — der Kérper schmerzt oder die Seele ist
depressiv — dann ist der Verstand ohne Verstindnis und genervt und ungeduldig mit unserer
Seele. "Was will sie jetzt schon wieder, die hysterische Kuh? Sie hatte doch schon
Psychotherapie und gestern hat sie auch schon geweint, jetzt muss aber mal gut sein! Sie soll
sich zusammenreifsen."

Fast in jedem von uns fiihlt die Anima ihren Wert nicht mehr. Keine Anima, die sich nicht ihrer
selbst schdmt und wertlos fiihlt. Und der Krieger geht lieber draufsen in den Krieg als die
schutzlose Anima schiitzen zu wollen.

St. Germain sagt: der Animus soll lernen, der Anima eine Sonne zu sein, damit sie von ihren
Erfrierungen heilen kann, um wieder zu einer Quelle der Liebe werden zu kénnen.

Wir leben im Moment in einer Zeit, in der in unseren Kérpern die Zeit 1900-1950 erinnert
wird.

Diese Erfahrung zweier Kriege fliefst gerade durch unsere Adern, um Heilung zu erfahren.
Wie viel Leid fiir Frauen, Mdnner und Kinder, Vieh und Natur — alles Anima-Schmerz.

Diese Kriege wurden inszeniert vom Animus, dem fehlgeleiteten Geist in uns. ihr Ziel waren
Macht und Recht und Besser-sein. Die Anima ist in diesen kalten Kriegen erfroren, das hat ihr
den Rest gegeben.

Sie ist in dieser Zeit bereit zu erwachen, aufzutauen. Was sie dafiir braucht ist die Wérme des
Animus in uns.

Unsere Leiber spielen mit und lassen es ganz deutlich werden: Situationen, die uns erfrieren
lassen, lassen uns sichtbar zerfallen.

Situationen, in denen der Animus sein Licht auf uns richtet, lassen uns wiederauferstehen und
regenerieren. Die Zeit dafiir ist reif.



Die Anima in uns ist immer wieder darauf ausgerichtet, alles an sich zu binden, wie eine
Glucke. Sie ist das verbindende Element in uns, aber auch das verstrickende, die Plutonin.

Uranus, der Wassermann, versucht in dieser Zeit die Anima aus allen Verbindungen zu lésen,
die die Erfrierungen vorantreiben.

Die Anima hat in ihrer unerlésten Form die Neigung zu klammern — an verfaulten
Beziehungen. Der Animus klammert an verfaulten Gedanken und Strukturen. Beides verstdrkt
die Erfrierungen der Anima.

In der Anima war alles eingefroren — das fehlende Urvertrauen, die pure Panik, ihr Schmerz
und Zorn. Und dennoch hatte sie uns vollstédndig im Griff. Diese Phdnomene haben unser
ganzes Leben unbewusst bestimmt.

Mit ihrem Auftauen und Erwachen kommt diese Angst und dieser Schmerz langsam in unser
Bewusstsein. Dieses mangelnde Urvertrauen der Anima in uns fiihrt zu zwanghaftem
Klammern an verfaultem Korn. So kénnen Strukturen, die des Sterbens ldngst verdammt
waren, die Anima weiter verletzen.

Das Nein, das der Animus nicht gegen das Aufien richtet, richtet er gegen die Anima. Diese
Zeit ist die Zeit der Vorbereitung auf das, was die Alchemisten die innere Hochzeit nennen. Sie
kann erst stattfinden, wenn der Animus lernt, sein Nein nicht mehr gegen das Selbst zu
richten, sondern es deutlich im AufSen verkiinden zu diirfen — nicht im Richten, sondern um
die géttliche Ordnung in uns zu schaffen.

Die Anima erfiillt sich in ihrem Sein durch ihre Sehnsucht nach der Einheit — sie will sich
verbunden fiihlen diirfen mit allem was ist. Dies ist nicht méglich solange das Ego, also unser
fehlgeleiteter Animus, zu viel Macht besitzt in unserem Leben. Er hat sich vollstdndig
aufgebldht. Der Animus soll jetzt lernen mit der Anima zu kommunizieren.

Unsere Anima hat in dieser Zeit ihren Schmerztiefpunkt erreicht, denn sie ist Einheit,
Verbundenheit und Liebe. Sie kennt kein Ich, sie kennt nur ein Wir. Sie ist ein schwerverletztes
Wir, aber sie ist ein Wir und erfiillt sich durch ein Wir.

Sie ist Schépfungsprodukt Gottes. Aus goéttlicher Sicht hat er sie erschaffen. Und sie erschafft

die Welt, das ist der Zyklus. Gott erschafft die Géttin und sie ist dann die Mutter der Welt. Sie
presst aus ihrem Leib die Schépfung des Lebens in die Welt. Das Manifeste, das Sichtbare und
Greifbare- alles wird auf Erden aus dem Weiblichen geboren.



Jeder Mann hat eine Mutter.

Also ist es die ,1“— der Animus, der Korrektur braucht, Neuorientierung in uns. Damit er eine
gesunde Anima zu schépfen vermag, die wieder eine gesunde Schépfung in die Welt bringt.

Die Anima ist ein aufnehmender Kelch, der Gott in sich empfangen will. Dies ist die Sehnsucht
unserer Seelen, daran arbeiten wir alle seit vielen Leben.

Meditation z.B. ldsst den Kelch freier und empfénglicher werden. Wir alle versuchen, ein
reines GefdfS zu werden, frei von Schlacken, so dass Gott vollsténdig in uns eintreten kann.
Desto reiner wir sind, desto empfdnglicher werden wir. Dieser Kelch ist Empfdnglichkeit pur,
d.h. er wird auf jeden Fall befruchtet werden, die Frage ist nur, von wem.

Viele von uns spliren eine wachsende Sensitivitdt fiir Energien und Rdume. Dies hat damit zu
tun. So wie ein Baby ein Schépfungsprodukt seiner Umwelt ist, so wie die Spannung der
Eltern in ihm ihren Wiederklang finden, so werden wir im Laufe dieser Entwicklung immer
mehr zum Spiegel der Welt. Dies ist anstrengend und nicht das Ende der Entwicklung, weil
wir nicht die Schatten der Welt in uns aufnehmen wollen, sondern Gottes Licht.

Unser Geist, unser Animus, soll jetzt begreifen, dass er diesen Kelch schiitzen kann. In der Art,
wie er sich ausrichtet, wie er denkt und handelt und worauf er sich bezieht, wird festgelegt,
was den Kelch befruchten wird. Der Animus kann sich auf das AufSen beziehen, oder auf die
gottliche Wahrheit. Wiirde er dies tun, und zwar in jedem Moment unseres Lebens, dann
wdre der Kelch gefiillt mit Gott.

Die alchemistische Hochzeit beschreibt dieses Phdinomen: das Gott und Goéttin sich im Kérper
eines Menschen vereinigen. Dafiir muss die Seele und der Kérper dieses reine Gefdfs werden,
also die Géttin verkérpern, und der Geist muss lernen ganz auf den gréfSsten Animus aller
LAnimusse” ausgerichtet zu sein und zu bleiben, ihm gleich zu werden. Zu denken und zu
handeln wie Gott und somit ihn in uns zu verkérpern.

Wir alle sind hier in Unbewusstheit gefangen. Unbewusst tréigt die Anima ihre Rache am
Animus lber die Kinder aus. Die Anima rdcht sich iiber die Kinder am Animus. Sie tut es
unbewusst und kann so keine Dankbarkeit mehr annehmen. Sie erzieht so undankbare
Kinder.

Wir alle stecken in diesem Thema mit drin, niemand ist frei davon, verurteile dich nicht dafiir,
akzeptiere und korrigiere es!



Die Anima iibernimmt immer die Hauptfiirsorge fiir die Kinder, die Anima kann auch ein
Mann sein. Die Frage ist, wer die Energie der Anima und die des Animus am meisten
tibernimmt. Die Anima im Mann kann genauso die Kinder gegen den Animus in der Frau
aufbringen, die z.B. arbeiten geht und das Geld verdient.

So erzeugen wir traurigerweise Zerrissenheit in unseren Kindern, es sind unbewusste kleine
Animas in uns, die leben, was das morphogenetische Feld vorgibt, wenn wir weiter
unbewusst bleiben.

St. Germain sagt dazu: deutlicher als jetzt kénnen die Zeichen des Himmels nicht werden -
lest sie! begreift die Schulung!

Die Anima — die Seele in uns allen, ist sehr hungrig, ist sehr gierig. Desto wacher wir werden
desto deutlicher wird es in uns allen, wie lange wir sie haben hungern lassen. Sie will alles
sofort, sie tritt fordernd auf und kreischt, wenn etwas vor ihrer Nase tanzt.

Diese Gier ist kein guter Ratgeber: meistens ist das, wonach die Anima gierig greifen will
nicht gut fiir sie. Und es wird ihre Gier nicht beruhigen. Meist vergisst sie dartiber jeglichen
Selbstschutz.

Die Anima in uns ist ein kleines naives und vernachldssigtes Mddchen. Sie ist wie eine 5-
jéhrige auf dem Spielplatz, der der fremde Mann sagt: ich habe einen Lolly fiir dich im Auto,
du musst ihn dir aber selbst holen. Sie wird erst bewusst, wenn sie kurz vor ihrem Tod ist. Sie
kommt nicht auf die Idee, dass sie fiir den Lolly bezahlen muss. Sie glaubt, es sei nett
gemeint.

Es braucht das Verstdndnis des Animus fiir die Gier der Anima und seine Geduld und seinen
Schutz, damit sie sich aus Gier nicht erneut Verletzungen zu zieht.

ihre Gier und ihr Mangel kénnen nur durch ihn gestillt werden — also in uns durch uns!!

Es braucht das Verstdndnis unseres Animus fiir unsere Anima, seine Vergebung, seinen Trost,
seine Freundschaft, seine Schénheit, die er in ihr sehen will und seine Romantik, damit sie
heilen kann. Es braucht seinen Schutz, sein Mit-ihr-Reden, so wie sie es verstehen kann —
flexibel — wie man mit einem kleinen verstérten, ausgehungerten, misshandelten Mddchen
halt redet.

Es braucht seine charismatische Wérme, damit sie in uns allen auftauen kann. Es braucht
seine Zuversicht, seine Fiihrung, seine Allbewusstheit, sein Licht und seine Glite, seine Geduld
und seine Weisheit, damit sie zurlickfinden kann zu ihm, in unserem inneren Universum.

8






